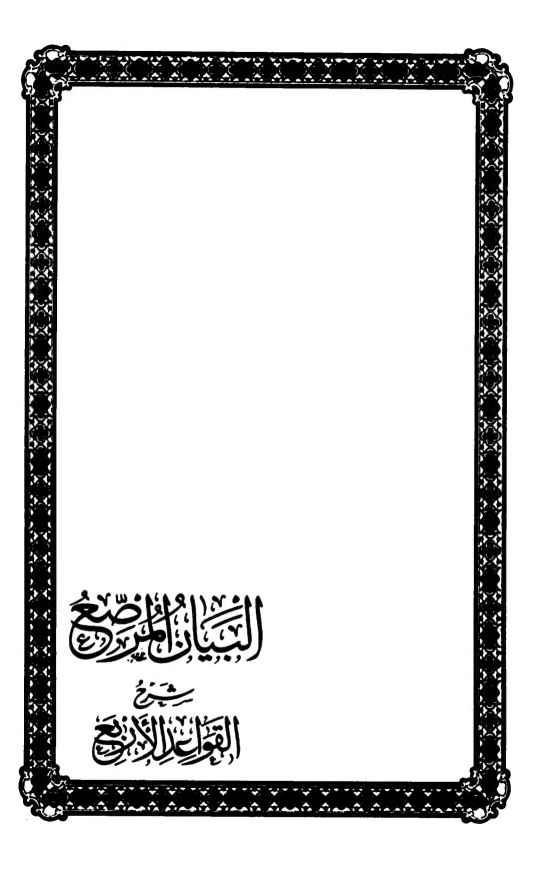


تَالِيفُ فَضِيلَهُ الصِّيْخُ العَبِّلَامَة مُنْ يَرِبُن عَمِلِيكِ رَبِرُ صُلِيمًا الرَّجَارِيِّ المَّرِيشُ الجَامِعَةِ الاَسْكَامِيَةِ المَدِينَةِ النَّرِيَّةِ سَائِقاً المَرِيشُ الجَامِعَةِ الاَسْكَامِيَةِ المَدِينَةِ النَّرِيَّةِ سَائِقاً

دَارُ الِمُيَرَاتِ النَّبُويِ لِنَفْ وَالْوَرِيْنِ





الطبعة الأولى

1436هـ ـ 2015 م

هذه الطبعة الشرعية الوحيدة ولا اعتبارهما سواها



# جُنِيزِي البَّيزِينِ أَيْمالُ تَجارِي

العلم ميراث النبي كذا أتى في النص والعلماء هم وراثه ما خُلُف المختار غير حديثه فينا فذاك متاعه وأثاثه

رقد الإيداع القانوني: 5295-2012 ردمسك: 7-000-48-9947



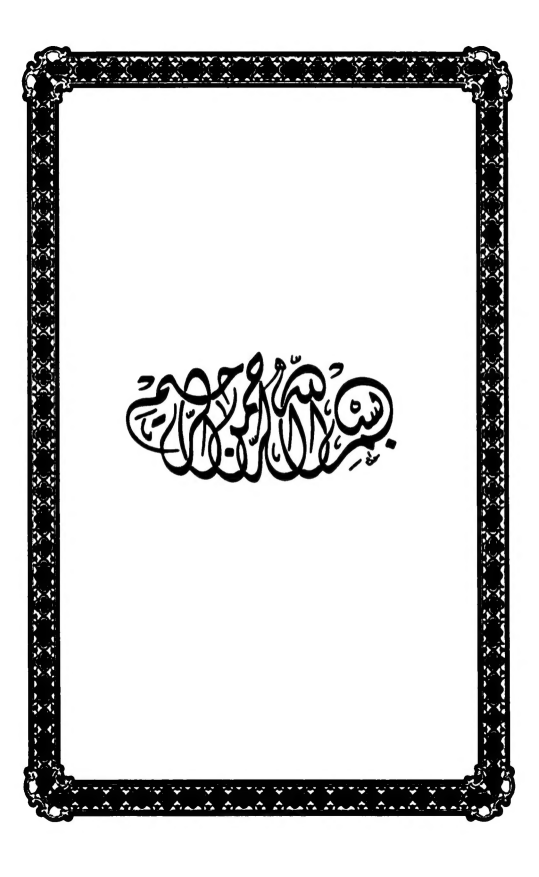
التوزيع في مصر ، دار المستقبل 50- شارع منشبة النحربر- حسر السوبس – عبن شمس- الش ت ، 00201118328377



رَبُخِينَ فِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْمِي الْمِيْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْمِي الْمِيْمِينِي الْمِيْمِي الْمِيْمِي لِلْمِيْمِي الْمِيْم

حَالِيْفُ نَصِنلِهُ الشِّنْخِ العَبِّلَامَهُ عُ**بِيرِبُنَ جَلِيتِكِرِبِنُ بِكُنِي الْجَارِي** عُ**جَبِيرِبُنَ جَلِيتِهِ السِّنَدِينِ الْجَارِي** المَّذِيشُ بِالْمِلِمَةِ إلا مُعَلَيْنَةِ بِالنِهِ إِنْسِرَةِ مِنَافِقًا

> دَارُالِمْ يَرَابِ لِلنَّوْيِ لِلنَّهِ وَالْوْرِنِيهِ



### 

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله، من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له.

وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله 越.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا الْقَوْا اللهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تُمُوثُنَّ إِلَّا وَالْتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ [ال عمران: ١٠٢]. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَجَهَا وَبَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِمَانَةُ وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِي لَمَانَةُ لُونَهِهِ. وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَفِيهُا ﴿ وَالسَامَ ١١].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُسْلِعْ لَكُمْ أَعْسَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۚ وَمَن بُعِلِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرَزًا عَظِيمًا ۞﴾ (الاحزاب: ٧٠ - ٧١).

أما بعد: فإن أصدق الكلام كلام الله، وخير الهدي هدي محمد على الله، وشرَّ الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

### ثم اما بعد:

فقد من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى علي بشرح الرسالة النافعة الماتعة الموسومة بالقواعد الأربع تأليف الإمام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رَحِمَهُ الله في موطنين أحدهما: الخبر إحدى مدن المنطقة الشرقية من المملكة العربية السعودية، والآخر في ألمانيا، فقام أخونا وصاحبنا وتلميذنا أبو الربيع عرفات بن حسن المحمدي بجمع الشرحين والنظر فيهما حتى تألف منهما شرح مختصر توخيت فيه بيان ما تضمنته من مراد مؤلفها الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُهُ الله ، وقام أخونا عرفات بضبط النصوص من الكتاب والسنة وعزى الآيات إلى مواضعها من السور كما قام بتخريج أحاديث الشرح فشكر الله له وبارك الله

فيه، ونفع بشرحنا هذه الرسالة أهل الإسلام كما نفع بأصلها.

والله أسأل أن يثقل به موازيننا يوم نلقاه.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

وكتبه

عبيدبن عبدالله الجابري

المدرس بالجامعة الإسلامية سابقا ١٤٣٣/١٠/١٤ هـ



أَسْأَلُ اللهَ الْكَرِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَتَوَلَّاكَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَهَا كُنْتَ.

وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِثَنْ إِذَا أُعْطِيَ شَكَرَ، وَإِذَا ابْتُلِيَ صَبَرَ، وَإِذَا أَذْنَبَ اسْتَغْفَرَ. فَإِنَّ هَذِهِ النَّلَاثَ عُنْوَانُ السَّعَادَةِ.

### #الشنزح:

فهذه خمس دعوات دعا بها المصنف ربه جَلَّوَعَلَا للمخاطب والقارئ وهذا من أساليب التشويق التي درج عليها علماؤنا والغرض منه تهيئة المخاطب لما يلقى إليه. الدعوة الأولى: (تولى الله له في الدنيا والآخرة).

ومعنىٰ هذا أن الله يكون مع هذا المسلم معية خاصة، مقتضاها حفظه وتثبيته بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة على الإسلام والسنة.

الثانية: (جعله مباركًا أينما كان).

وهذه مأخوذة من قوله تعالى فيما أخبر الله به من خبر المسيح ﷺ وأمّه عليهما الصلاة والسلام قال: ﴿وَجَعَلَني مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكُنتُ ﴾(١).

والمعنى بأن يجعله الله نافعًا منتفعًا حيثما حل، مفتاحًا للخير مغلاقًا للشر، حيث حلَّ نفع وانتفع، أفاد واستفاد، يُجري الله على لسانه الحق؛ فيتبصَّر به من أراد الله له البصيرة.

الدعوة الثالثة: (الشكر على العطاء).

وهذا معناه أنَّه سأل للمخاطب أن يكون شاكرًا على ما أنعم الله به عليه في

<sup>(</sup>١) سورة مريم: ٣١.

دينه ودنياه.

### والشكر يتحقق للعبد بثلاثة أمور:

أحدها: الإقرار بالنعمة باطنًا، وذلك باعتقاده أن هذه النعم هي من الله فمردّها إليه، إن شاء أبقاها وإن شاء سلبها.

الثاني: التحدث بالنعمة ظاهرًا عند الحاجة أو حين يرى مصلحة تقتضي ذلك. مثل رزقت والحمد لله بعشرة بنين كلهم يحفظ كتاب الله.

الثالث: صرف هذه النعمة في مرضاة موليها ومعطيها وهو الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَك. وفي الحديث الصحيح ونعم الهال الصالح للعبد الصالح (١٠).

وأخرج الترمذي وصححه (٢) من حديث أبي كبشة الأنماري رَضَّالِلَهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْ قال: وثلاثة أقسم عليهن وأحدثكم حديثا فاحفظوه قال: ما نقص مال عبد من صدقة ولا ظلم عبد مظلمة فصبر عليها إلا زاده الله عزا ولا فتح عبد باب مسألة إلا فتح الله عليه باب فقر أو كلمة نحوها - وأحدثكم حديثا فاحفظوه قال إنها الدنيا لأربعة نفر عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقي فيه ربه ويصل فيه رحمه ويعلم لله فيه حقا فهذا بأفضل المنازل وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول لو أن لي مالا لعملت بعمل فلان فهو بنيته فأجرهما سواء وعبد

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٧٧٦٣)، والبخاري في الأدب المفرد (٢٩٩)، وابن حبان (٣٢١٠)، والحاكم، (٢ ٢٣٦). من حديث عمرو بن العاص رَجَوَاللَّهُ عَنْهُ. والحديث صححه ابن حبان، الحاكم، وقال الألبان في الضعيفة عند حديث (٢٠٤٢): (إسناده صحيح على شرط مسلم).

<sup>(</sup>٢) في جامعه (٢٣٢٥). وقال: هذا حديث حسن صحيح. وأخرجه أحمد (١٨٠٣١)، والطبراني في الكبير (٢٢/) (٨٥٥)، والبغوي (٤٠٩٧).

رزقه الله مالا ولم يرزقه علما فهو يخبط في ماله بغير علم لا يتقي في ربه ولا يصل فيه رحمه ولا يعلم لله فيه حقا فهذا بأخبث المنازل وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علما فهو يقول لو أن لى مالا لعملت فيه بعمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواءه.

فهذا الحديث فيه تقسيم الناس إلى أقسام أربعة:

فالأول: غني شاكر رفعه الله إلى أفضل المنازل بعمله.

والثاني: فقيرٌ صابرٌ صادق النية على الإنفاق مما رزقه الله فبلّغه الله أفضل المنازل بنيته الصادقة.

والثالث: غني بَطرٌ شحيحٌ بخيلٌ فأرداه عمله في أخبث المنازل.

والرابع: فقيرٌ بَطرٌ نيته سيئة فأردته نيته السيئة مع فقره في أخبث المنازل.

وبهذا نعلم أن النية الصادقة يرفع الله بها صاحبها فيبلّغه مبلغ العامل، والنية السيئة يردي بها الله صاحبها حتى يكون في أخبث المنازل.

الدعوة الرابعة: (الصبر على البلاء).

والمعنى أنه يصبر على كل ما أصابه من مصيبة محتسبًا ذلك عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. والحامسة: (الاستغفار حال الذنب).

وقد جاءت أدلة هذه الثلاث الأخيرة في الكتاب والسنة ثناءً من الله أو وعدًا من الله لهم بحسن العاقبة وهاكم أدلتها على الترتيب السابق:

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ نَأَذَٰکَ رَبُكُمْ لَهِن شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمُ ۗ وَلَهِن كَنْرُمُ ۗ اللهِ عَدَابِ لَشَيهُ ۚ ﴿ وَإِذْ نَأَذَٰکُ مَا لَهُ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابِ لَشَدِيدٌ ﴿ إِنْ عَدَابِ لَشَدِيدٌ ﴿ وَإِذْ نَأَذَٰكُمُ لَهُ لَا يَعْمَالُهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: ٧.

وفي الحديث الصحيح أن رسول الله على قال «يا معاذ والله إني لأحبك والله إني لأحبك والله على المحبك فقال: «أوصيك يا معاذ لا تدعن دبر كلّ صلاة تقول اللهم أعني علىٰ ذكرك وشكرك وحسن عبادتك»(١).

وقال تعالى: ﴿ وَبَشِرِ الصَّنبِرِكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّا آلَانِهُ أَنْ اللَّهُ مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا يِلْهِ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاخِهُ وَأُولَتِهِكُ هُمُ الْمُهْمَدُونَ ﴿ إِنَّ إِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُهْمَدُونَ ﴿ قَالُواْ إِنَّا يِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُهْمَدُونَ ﴿ قَالُواْ إِنَّا يِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنْهِ إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّ اللَّهُ مُنْ أَوْلَتُهِكُ هُمُ الْمُهْمَدُونَ ﴿ وَإِنَّا إِلَّهُ ا

قال الإمام أحمد رَحِمَهُ اللّهُ: • ذَكَرَ اللّهُ الصَّبْرَ فِي تِسْعِينَ مَوْضِعًا مِنَ الْقُرْآنِ، أَوْ بضْعًا وَتِسْعِينَ موضعًا • (٣).

وفي الحديث الصحيح: «ما يصيب المسلم من هم ولا حزن ولا نصب - أي تعب - ولا وصب - أي وجع - حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه (١٤).

وأخرج مسلم (٥) من حديث صهيب بن سنان رَضِّالِلَهُ عَنْهُ عن النبي بَيْ قال: اعجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذلك لأحد إلّا للمؤمن إن أصابته صراه شكر فكان خيرًا له وإن أصابته ضراه صبر فكان خيرًا له ١.

وهذا الحديث ظهر لكم أنه جمع بين خصلتين وهما: الشكر والصبر.

فالمؤمن حال النعمة شكور، وحال المصيبة صبور، لأنَّه موقنٌ بحسن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۵۲۲)، والنسائي (۱۳۰۳)، وأحمد (۲۲۱۱۹)، والبخاري في الأدب المفرد (۲۹۰)، وابن خزيمة (۲۰۱)، وابن حبان (۲۰۳۰)، والطبراني (۲۰/ ۱۰)، والحاكم (۲۰۳)، والخاكم والذهبي والنووي والحافظ والألباني. انظر: خلاصة الأحكام (۱/ ۲۷۳)، نتائج الأفكار (۲/ ۲۸۱)، صحيح أبي داود (۵/ ۲۵۳).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٥٥ - ١٥٥. (٣) امدارج السالكين الابن القيم (١/ ١٣٠ - محمد المعتصم بالله).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٤٢)، ومسلم (٢٥٧٣). من حديث أبي سعيد وأبي هريرة رَبِعَلِيِّلْهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>a)(PPPT).

العاقبة وحميدها عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

### والدعوة الخامسة:

الاستغفار من الذنب. قال تعالىٰ في أوصاف المتقين ﴿ وَالَّذِيكَ إِذَا فَمَـٰلُواْ فَكُواْ فَمَـُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَا فَنَامُتُمُ ذَكُرُوا اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلّا اللّهُ وَلَمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وفي الحديث الصحيح: «يا أيها الناس توبوا إلى الله واستغفروه فإنّي أتوب إلى الله في اليوم أكثر من سبعين مرة الخرجه البخاري (٢).

وفي صحيح مسلم ("): «يأيها الناس توبوا إلى الله، فإنّي أتوب إلى الله في اليوم إليه مائة مرة» إلى غير ذلكم من الآيات والأحاديث التي يدعو الله بها عباده إلى التوبة والاستغفار وأنّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقبل توبة التانبين، على هذا تظافر الكتاب والسنة وبمقتضاهما أجمع الأثمة على أن التائب من الذنب كمن لا ذنب له وإن خالفهم المعتزلة ومن لف لفهم.

وها هنا سؤال: لما سميت الخصال الثلاث الأخيرة (عنوان السعادة)؟.

والجواب: عنوان السعادة أي علامة على فلاح المتصف بها وبشرى خير له في الدنيا والآخرة. وسميت عنوان السعادة لما تظهره من تواضع العبد لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى و تَذَلَّلِهِ له وافتقاره إليه وأنّ الله غنيٌ عنه، واعتقاده يقينًا أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هو خالقه و معبوده دون سواه وأن الأمر كله له كما أن الخلق كله له سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٠٧) عن أبي هريرة رَجَوَلِنَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٧٠٢) عن الأغر المزني رَضَّالِنَفَعَنَّهُ.

#### قال المؤلف:

(اعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللهُ لِطَاعَتِهِ - أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ - مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ -: أَنْ تَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ مُحْلِصًا لَهُ الدِّينَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ لَلِمْنَ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ثَنَ ﴾.

### #الشنزح:

#### أقول:

هذا المبحث يتضمن أولًا أسلوبًا تشويقيًا آخر صنعه المصنف رَجْمَهُ أللَّهُ وبدأه بما يهيج المخاطب على حسن الإصغاء والتقبل وذلكم شيئان:

الأول في قوله (اعلم) وهذا أمر بمعنىٰ الطلب، والثاني الدعاء (أرشدك الله لطاعته).

فما من مسلم منصف سلم الله فطرته إلا وهو يتشوق لما سيلقى إليه. قوله (أرشدك الله).

أرشدك أي منّ عليك بالهدايتين: هداية الدِّلالة، و هي معرفة سبيل النجاة والفلاح في الدنيا والآخرة.

والثانية هداية التوفيق، وهي سلوك هذا الطريق بالاستجابة لله ولرسوله على وهذان الطريقان لا يجتمعان إلّا في المؤمن ولا تنفك كذلك هداية التوفيق عن هداية الدلالة، لأنّ هداية الدلالة سبيل إلى معرفة الحق والعمل به إخلاصًا لله ومتابعةً لرسوله على الله .

وأمّا الكافر فنصيبه هداية الدلالة والإرشاد فقط ولا نصيب له في الثانية.

والمنافق له نصيبه من هداية الدُّلالة ونصيبه من هداية التوفيق ظاهرًا. وقلنا ظاهرًا لأنَّ المنافق نفاقًا إعتقاديًا كافرٌ في الباطن، فإسلامه في الظاهر فقط. والطاعة طاعة الله هي فعل أوامره واجتناب نواهيه تقربًا إلى الله بهذا وهذا.

وهذا هو ما يتميز به المؤمن على الكافر؛ الكافر قد تبلغه هداية الدلالة والإرشاد؛ فأبو جهل وغيره من الكفار بلغتهم الرسالة وفهموها وعرفوا حقَّ الله عَرَّبَجَلً ، لكنهم أبوا، لم ينقادوا لله ولرسوله.

أما أبو بكر رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ وإخوانه من الصحابة ومن تبعهم بإحسان - جعلنا الله وإياكم منهم - جمع الله لهم بين الهدايتين؛ هداية الدلالة فعرفوا حقَّ الله عليهم وحقَّ عباده أيضًا، وهداية التوفيق وهي الاستجابة لله ولرسوله.

هنا يأتي بعد الدعاء المقصودُ، فكأنَّ سائلًا قال وماذا أعلم؟.

يعني الجملة بيانية (أنَّ الحنيفيّة..) هذه بيانية والبيان بعد الإجمال من أساليب التشويق لأن النفس إذا بُدِئَتْ بالإجمال تشوقت إلى ما بعده، هل بعده بيان أو لا؟ فإذا جاءها البيان وقد تهيّأت كان ذلك أدعى لقبولها.

(أن الحنيفيّة ملة إبراهيم) الحنيفيّة: نسبة إلى الحنيف، والحنيف من الحنف وأصله ميلٌ في القَدم.

وشرعًا هي الميل قصدًا بالكلية عن الشرك إلى التوحيد. وقد أثنىٰ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ علىٰ خليله إبراهيم ﷺ بالوصف بالحنيفيّة في مواضع كثيرة من كتابه قال تعالىٰ: ﴿ مَا كَانَ إِبْرِهِيمُ يَهُويّاً وَلَا نَعْمَ إِنِياً وَلَاكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ

مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١).

وأمر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى محمدًا ﷺ باتباعه في مواضع و منها ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةُ قَانِتًا يَلِمَ حَيْيِفًا وَلَرْ يَكُ مِنَ ٱلْمُثْمِكِينَ ﴾ (٢).

وبهذا نعلم شيئين، أحدهما: أنّ دين الله الذي اختاره لعباده وبعث به رسله وأنزل به كتبه هي الحنيفيّة، وهي دين إبراهيم الخليل ﷺ، كما أنها دين من قبله من النبييّن ومن بعده من المرسلين إلى خاتمهم محمد صلى الله وسلم عليهم أجمعين.

قال تعالى ﴿ إِنَّ اَلدِّيكَ عِندَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴾ (٣) والمراد به الإسلام الشرعي. الذي هو الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله.

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَنِمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَنِيرِينَ ﴾ (١).

وقال على الأنبياء إخوة من علات وأمهاتهم شتى ودينهم واحده (٥) والمعنى أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام متفرقون في النسب ومجتمعون على دينٍ واحد وهو الإسلام. وفي الصحيحين (١) عن أنس قال: قال رسول الله على لأبي بن

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: ٨٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة رَبِعَالِلَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٦) البخاري (٢٠٩١) و(٩٥٩) ومسلم (٧٩٩).

كعب: «إن الله أمرني أن أقرأ عليك ﴿ لَرْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾. قال وسمّانِي لك قال: «نعم». قال: فبكي (١٠).

ورواه أحمد والترمذي (٢) عن زر بن حبيش عن أبيٍّ رَضَالِقَهُ عَنْهُ، ولفظه عند أحمد: قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ بَشَخْةً: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَمَرَنِي أَنْ أَقْرَأَ عَلَيْكَ، قَالَ: فَقَرَأُ عَلَيْكَ، قَالَ: فَقَرَأُ عَلَيْكَ، قَالَ: فَقَرَأُ عَلَيْكَ، قَالَ نَقَرَأُ عَلَيْكَ، قَالَ: فَقَرَأُ عَلَيْكَ، لَا يُعَنِّ اللَّهِ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِّينَ حَتَى تَأْتِيَهُمُ الْبَيْنَةُ وَسُعُفًا مُطَهَّرَةً فِيهَا كُتُبٌ قَيِّمَةٌ وَمَا تَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيْنَةُ، إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْحَنِيفِيَّةُ، غَيْرُ الْمُشْرِكَةِ، وَلَا النَّهُ وَيَعَ اللَّهِ الْحَنِيفِيَّةُ، غَيْرُ الْمُشْرِكَةِ، وَلَا النَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُحُوسِيَّةِ). الحديث.

الشيء الثاني: بطلان الدعوة التي ترفع بها جماعة الإخوان المسلمين عقيرتها بأن الديانات السماوية ثلاث كما يزعمون: الإسلام و اليهوديّة والنصرانيّة.

وثمت أمر آخر وهو بيان الحكمة التي خلق الله من أجلها الثقلين الجنّ والإنس، وهي عبادته وحده وهي عينها ملّة إبراهيم ﷺ، واستدل المصنّف بآية الذاريات ﴿ وَمَا خَلَفْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٣). وفي هذا دليلٌ علىٰ أنّ الجنّ مكلّفون، ومقتضاه أن لمحسنهم الثّواب وعلى مسيئهم العقاب، وكذلك تفيد فائدة أخرىٰ وهي أنهم بلغتهم الرسالات والنبوّات.

والمراد بالطاعة في اللغة: موافقة الأمر بفعله، وموافقة النهي بتركه.

والمرادبها في الشرع: فعل المأمورات، وترك المنهيات، وتصديق أخبار الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٦٠)، ومسلم (٧٩٩).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٢١٢٠٣). وجامع الترمذي (٣٨٩٨) ، وقال: احسن صحيحه.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: ٥٦.

ورسوله، سواء كانت هذه الأخبار تُدرك بالحسَّ والمشاهدة، أو من أنباء الغيب. ومن الطاعات المحافظة علىٰ الفرائض، والاستكثار من النوافل.

وأهم طاعة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ؛ بل هو أساسها وأصلها وقاعدتها وهو زبدة الرسالات: الأمر بالتوحيد، والنهى عن الشرك.

### فأصل هذا الدين وأساسه أمران:

الأول: الدعوة إلى عبادة الله وحده، والتحريض على ذلك، والموالاة فيه، وتكفير من تركه.

والثاني: الإنذار، وإن شنت فقول التحذير من الشرك في عبادة الله، والتغليظ في ذلك، والمعاداة فيه، وتكفير من فعله.

ومن الأدلة على ذلكم قوله تعالى: ﴿وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا وَمِنَ الْأَدَلَةِ عِلَى ذَلكم قوله تعالى: ﴿وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا أَنَا فَآعَبُدُونِ ﴾ (١).



(١) سورة الأنبياه: ٢٥.

### قال المؤلف:

(فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللهَ خَلَقَكَ لِعِبَادَتِهِ فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِبَادَةَ لَا تُسَمَّىٰ عَلَاةً إِلَا مَعَ عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ، كَهَا أَنَّ الصَّلَاةَ لَا تُسَمَّىٰ صَلَاةً إِلَا مَعَ الطَّهَارَةِ، فَإِذَا دَخَلَ الثُّرُكُ فِي الْعِبَادَةِ فَسَدَتْ، كَالْحَدَثِ إِذَا دَخَلَ الشُّرُكُ فِي الْعِبَادَةِ فَسَدَتْ، كَالْحَدَثِ إِذَا دَخَلَ فِي الطَّهَارَةِ.

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ الشُّرُكَ إِذَا خَالَطَ الْعِبَادَةَ أَفْسَدَهَا، وَأَخْبَطَ الْعَبَادَةَ أَفْسَدَهَا، وَأَخْبَطَ الْعَمَلَ، وَصَارَ صَاحِبُهُ مِنَ الْخَالِدِينَ فِي النَّارِ؛ عَرَفْتَ أَنَّ أَهَمَّ مَا عَلَيْكَ هُوَ مَعْرِفَةُ ذَلِكَ، لَعَلَّ اللهَ أَنْ يُخَلِّصَكَ مِنْ هَذِهِ الشَّبَكَةِ، وَهِي الشَّرْكُ بِاللهِ الَّذِي قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِيهِ: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾.

### #الشنزح:

في هذا بيان قبح الشرك ووجوب الحذر منه، وهذا بيّنه المصنّف رَحِمَهُ اللّهُ من عدة أوجه.

الأول: تشبيه العبادة بالطهارة وتشبيه الشرك بالحدث، ووجه الشبه أنّ الكل مفسد لما خالطه، فالحدث يفسد الطهارة إذا خالطها والشرك يفسد على المره عبادته، ويجعلها كأنّها غير موجودة وإن كانت صورتها ظاهرة مرثية للنّاس، لكن شرعًا هي معدومة.

الوجه الثاني: أن العبادة لا تسمى عبادة إلا بالتوحيد. فإذا خالط الشرك عبادة واحدة بطلت جميع عباداته فعلى سبيل المثال من شهد الشهادتين وصلّى وزكّى

وصام وحجّ، لكنه ينذر لغير الله ويذبح لغير الله ويستغيث بغير الله فيما لا يقدر عليه إلّا الله فكأنّه لم ينطق الشهادتين وبطلت جميع هذه العبادات. ولماذا؟ لأنّ مقتضىٰ شهادة أن لا إله إلّا الله تجريد الإخلاص في العبادات كلّها لله ومقتضىٰ شهادة أنّ محمدًا رسول الله تجريد المتابعة للنبي لينجّ، وهذان شرطان لا يقبل الله من المرء عبادةً حتىٰ يستجمعهما كليهما.

الوجه الثالث: إحباط العمل وهذا دليله قوله تعالىٰ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى اَلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ اَشْرَكْتَ لِبَحْبَطَنَ عَمُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمُنْسِرِينَ ﴾ (١).

### الوجه الرابع:

عدم مغفرة الله الشرك لمن مات عليه ﴿ إِنَّ أَلَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ. ﴾.

فالشرك لا يغفره الله لمن مات عليه.

وهاهنا سؤالٌ: هل الشرك الأصغر تحت هذا الوعيد أو تحت المشيئة؟.

### والجواب فيه قولان لأهل العلم:

أحدهما: أنّه تحت الوعيد ولا يدخل في المشيئة والمعنى أنّ الله لا يغفره لمن مات عليه. ودليلهم عموم هذه الآية ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ. ﴾ وإيضاح ذلكم أنّ (أن) وما دخلت عليه في تأويل مصدر تقديره: إنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِر الشرك به.

وهذا يشمل الشركين الأصغر والأكبر، لكن يفرق بينهما من وجهين: أحدهما أنّ الأكبر ناقل عن ملّة الإسلام إلى الكفر والأصغر ليس كذلك. وثانيهما: أنّ الأكبر موجبٌ للخلود في النار الخلود الأبديّ السرمديّ الذي لا ينتهي. وأمّا

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ٦٥.

الأصغر فليس كذلك.

القول الثاني: أنّه تحت المشيئة ولعلّ القائلين به استدلّوا بزجر النبي ﷺ لمن صدر منه شرك الألفاظ مثل: (ما شاء الله وشئت، قال: أجعلتني لله ندًّا، قل ما شاء الله وحده، (١٠).

وقال ﷺ لمن حلف بغير الله: «لا تحلف بأبيك ولا بغير الله فإنه من حلف بغير الله فقد أشرك» (٢) مكتفيًا بهذا الزجر بخلاف من حلف باللات والعزّىٰ.

قال: واللّات والعزَّىٰ، فقال رسول الله ﷺ: ﴿قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُوْ (٣) يعلن البراءة قل لا إله إلّا الله.

وفي آية النساء السابقة بشارة لمن كان مؤمنًا - وإن كان فاسقًا - بمغفرة الله لما لقية عليه من كبائر.

﴿ وَرَعَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ يعني ما هو أقل من الشرك والكفر لمن يشاه. إذًا مرتكب الكبيرة الذي يلقى الله عليها دون توبة هو تحت مشيئة الله، إن شاء الله غفر له وإن شاء عذّبه، وإن عذّبه لم يخلّده في النار، كما جاء هذا مصرحًا به في حديث الشفاعة. ومن الأدلّة على ذلكم أيضًا قوله ﷺ من لقي الله لا يشرك به شيئا دخل الجنة، ومن

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۱۱۷)، وأحمد (۱۸۳۹)، والبخاري في الأدب المفرد (۷۸۳)، وابن أبي شيبة (۲۷۲۲)، والطبراني (۱۳۰۰)، والبيهقي (۳/ ۲۱۷). من حديث ابن عباس رَصَيَّتُهُ عَلَمُ. وانظر: الصحيحة (۱۳۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥٣٧٥). انظر إرواء الغليل (٨/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي (٣٧٧٦) و(٣٧٧٧)، وابن ماجه (٢٠٩٧)، وأحمد (١٥٩٠) و(١٦٢٢)، وابن حبان (٤٣٦٤) و(٤٣٦٥)، والضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (٢٥٦–٢٥٥).

٧.

لقيه يشرك به دخل النار، أخرجه مسلم (١) من حديث جابر بن عبد الله رَضِّ اللهُ عَنْهُا.

وتأمّلوا القي الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، يعني منفي عنه لقاء الله على شرك وكفر، كذلك الومن لقي الله يشرك به دخل النار، وإن عمل أي عمل.

### الوجه الخامس:

تشبيه الشرك بالشبكة وهي المصيدة التي يصاد بها حيواناتٌ بريّةٌ وبحريّةٌ، ومعنىٰ هذا أنّ من وقع في الشرك يعسرُ عليه أن يتخلص منه إلّا من رحم الله وسبق في علمه تعالىٰ وجرىٰ به قلمه أنّه أهلٌ للهداية. وعُسْرُ التخلُّصِ من الشركِ يرجع إلىٰ أمرين:

الأول: تقليد الماضين من الأسلاف، قال تعالى عن أخبار الأمم حينما تدعوهم رسلهم إلى التوحيد ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَانَنرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ (٢) أي سالكون آثارهم .. إلى غير ذلكم من الآيات الكثيرة.

ومن السنة حديث سعيد بن المسيب عن أبيه، لَمَّا حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله ﷺ يعوده، فقال: «يا عم! قُل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله، وكان عنده عبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، وأبو جهل هشام بن المغيرة، فقالا: أترغبُ عن ملة عبد المطلب؟. فكلما أعاد النبي ﷺ أعادا عليه: أترغبُ عن ملة عبد المطلب؟. حتى كان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبَى أن يقول: لا إله إلا الله ها".

الثاني: علماء السوء الذين نشَّؤوا الناس علىٰ الشرك فنشأت ناشئة وجدوا

<sup>(1)(79).</sup> 

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣٦٠)، ومسلم (٢٤).

آباءهم عليه. ويظنّون أنة من دين الإسلام ومثلهم كذلك من يدخل في الإسلام على أيدي هؤلاء، فيعلمونهم أنّ الشركيّات كالذبح لغير الله، الاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلّا الله، النذر لغير الله، يعلمونهم أنّ ذلك من دين الله الحق، فإذا جاءتهم الدعوة إلى التوحيد يستنكفون ويستكبرون ويجادلون بالحجج الباطلة ويجالدون على ذلك.

وها هنا سؤال - الكلُّ مضطرٌ إلى جوابه والإصغاء إليه في حياته العلمية والعملية، وهو أن رسول الله يَشْخُ معصومٌ من الشرك، فلماذا توجَّه الخطاب إليه في قوله ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيِّ أَشْرَكْتَ لِيَحْبَطَنَ عَمُلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن الشَّرِينَ ﴾ (١٠).

والجواب: لأنه إمام الأمة، فالشرك قد يقع فيه العبد، ولم يعصِم الله منه إلا الأنبياء، فهم معصومون منه، مشهودٌ لهم - عليهم الصلاة والسلام - أما الأمة فينجو منه من نَجَّىٰ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، ويقع فيه من وقع.



(١) سورة الزمر: ٦٥.

#### قال المؤلف:

(وَهِيَ الشَّرُكُ بِاللهِ الَّذِي قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِيهِ: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنَ يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ﴾. وَذَلِكَ بِمَعْرِفَةِ أَرْبَعِ قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ.

### #الشنزح:

تضمنت هذه الأية أمرين:

### الأمر الأول:

عدم مغفرة الله الشرك لمن مات عليه والشرك إذا أطلق فهو الشرك الأكبر وهو المخرج من ملة الإسلام.

### والثاني:

أن ما دون الشرك والكفر ومنها الفواحش كالزنا والسرقة من مات عليها ولم يتب منها كان تحت مشيئة الله إن شاء الله غفر له وأدخله جنته وإن شاء عذبه لقاء إصراره على كبيرته وإن عذبه لم يخلده في النار والحاصل أن من مات على التوحيد الخالص لله موعود بالجنة والأحاديث في هذا كثيرة منها حديث جابر ابن عبد الله رَضِحُ لِللهُ عن النبي يَعْلَمُ وقد تقدم، واعلموا هيأ الله لنا ولكم الرشد في الأمر ورزقنا وإياكم الإخلاص والسداد في الأقوال والأعمال أن الأحاديث في هذا الباب متواترة تواترا معنويا.

قوله رَحِمَهُ أَللَّهُ (قواعد).

القواعد في اللغة جمع قاعدة وهي ما يرتفع عليه البناء ويعتمد عليه قال تعالى:

﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِنْ مِعْمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ ﴾ (١) الآية.

والمراد بالقواعد في قول المصنف رَحْمَهُ اللهُ هي ما يحتج به المشركون من التخاذ الآلهة فيما يزعمون وإقامة الدليل على بطلانها. وقوله أربع يعني أربع حجج للمشركين أبطلها الله عَزَّقَجَلَّ وأبطلها رسوله يَشْدُ.



(١) سورة البقرة: ١٢٧.

### الْقَاعِدَةُ الأُولَى:

أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْكُفَّارَ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ مُقِرُّونَ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَىٰ هُوَ الْخُالِقُ الرَّازِقُ الْمُدَبُّرُ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي الْإِسْلَام.

وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ مَن يَرْدُفُكُم مِنَ السَّمَآيِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْرُدُفُكُم مِنَ السَّمَآيِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْرِكُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُحْرُجُ ٱلْعَى مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِن الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِن الْمَيْتِ وَمُعْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِن الْمَيْتِ وَمُعْرِجُ ٱلْأَمْرُ فَصَدَعُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

### \*الشنزح:

وهذه القاعدة التي عرضها المصنف علينا الأن تتضمن ما يأتي:

### اولا:

إقرار المشركين الذين بعث إليهم رسول الله على بتوحيد الربوبية، وتوحيد الربوبية هو توحيد الله بأفعاله كالخلق والرزق والملك والتدبير والإحياء والإماتة وغير ذلك من الأمور التي هي أفعاله وحده سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

### الثاني:

موقف النبي ﷺ معهم، والجواب أن رسول الله ﷺ قاتلهم واستحل دماءهم وأموالهم وإن قال قائل لماذا؟.

فالجواب: أن توحيد الربوبية لم يكن بين النبيين والمرسلين عليهم الصلاة والسلام وأممهم فيه نزاع وإنما النزاع والخصومة بين الأنبياء وأممهم هي في توحيد الألوهية فقريش شاركوا من قبلهم من أهل الشرك في إنكار توحيد

وهناك تفسير آخر وهو: لا حاكم إلا الله.

يريدون تحقيق الحاكمية وأن يحققوا الحكم وإن كان الناس مشركين.

وهذه تفاسيرُ باطلة:

فعلى التفسير الأول: يلزم أن الرسل لم يدعوا إلى توحيد العبادة بل دعوا إلى توحيد البروبية، وهذا ردَّه القرآن كما سمعتم في آية يونس السابقة.

اللازم الثاني: أن أبا جهل وأضرابَهُ ممن ماتوا على الكفر ماتوا على التوحيد، وأن قتلهم كان ظلمًا، وحاشا الرسول ﷺ أن يفعل ذلك. وقد أجمع الأثمة على أنهم ماتوا كفارًا سواء قُتلوا بالسيف، أو ماتوا حتف أنوفهم.

والتفسير الآخر: مُحدَث لا أصل له؛ لا يوجد في كتاب ولا سنة ولا عمل السلف الصالح.

فيتلخُّص من هذا أن النزاع بين رسول الله ﷺ ومن بُعِثَ فيهم هو في توحيد

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٥.

الألوهية لا في الربوبية، وكذلك كان النزاع بين الأنبياء والمرسلين السابقين وأممهم في هذا الباب. ومن الأدلة على ذلكم - قوله تعالى -: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطّلاغُوتُ فَينْهُم مَّنْ هَدَى اللّهُ وَينْهُم مَّنْ حَقَى اللّهُ وَينْهُم مَّنْ حَقَى عَلَيْهِ الطّمَلَالَةُ فَسِيرُوا فِ الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيَهُ الْمُكَذِيبِ الشّمَلُوا فِ الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيمَةُ الْمُكذّبِينَ اللّهُ اللّهُ وَهُلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُلُهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### الثالث:

الدليل على أنهم مقرون بتوحيد الربوبية ولم يدخلهم في الإسلام وهي آية يونس هذه ﴿ قُلْ مَن يَرْدُفُكُم مِنَ السَّمَآةِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَنَر وَمَن يُحَرِّمُ الْمَنَ مِنَ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ وَمُن يُدَرِّرُ الْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلا يُغَلِّ الْمَن بُورَ اللهُ فَقُلْ أَفَلا نَقُونَ ﴾ (١) هذا هو الشاهد وجوابهم صحيح لكن ماذا بعدها؟ تأملوا ﴿ فَقُلْ أَفَلا نَقُونَ ﴾ والمعنى قل لهم أبيتم وأصررتم على الشرك وجحود العبادة لله وحده أفلا تتقون الله سبحانه وتعالى فتقروا بتوحيد الألوهية كما أقررتم بتوحيد الربوبية وهذه الآية لها نظائر كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ قُل لِينَ ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِكَا إِن صَحْنَتُم تَصْلُونِ مَن فِيهِكَا إِن اللهُ ال

والمعنى أفلا تتعظون فتقروا بالعبادة لله وحده وأنه لا شريك له فيها.

ومنها قوله تعالىٰ ﴿ يَنَائِبُهَا النَّاسُ اغْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمُلَّمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاةَ بِنَآهُ وَأَنزَلُ مِنَ السَّمَاةِ مَا كُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاةَ بِنَآهُ وَأَنزُلُ مِنَ السَّمَاةِ مَا كُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاةَ بِنَآهُ وَأَنزُلُ مِنَ السَّمَاةِ مَا لَكُمْ فَعَلَمُ لَا يَخْمَدُوا فِيْهِ الْمَدَادُا وَأَنتُمْ فَعْلَمُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۳۱.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: ٨٤ - ٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ٢١ - ٢٢.

والمعنىٰ فلا تتخذوا مع الله شركاء و أخلصوا العبادة له وأنتم تعلمون أنه لا شريك له في هذه الخمس الأمور التي تضمنتها الآيتان من سورة البقرة.



### الْقَاعِدَةُ الثَّانِيَةُ:

أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: مَا دَعَوْنَاهُمْ وَتَوَجَّهُنَا إِلَيْهِمْ إِلَّا لِطَلَبِ الْقُرْبَةِ وَالشَّفَاعَةِ.

فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ الْغَذُوا مِن دُونِهِ الْمَلِيلُ الْقُرْبَةِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّ اللَّهُ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِ الْمَلْمَ وَلَهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

### الشنزح:

أقول: هذه القاعدة الثانية وتتضمن مسوغين يزعم المشركون أنهما حجة لهم في اتخاذهم الآلهة مع الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

### المسوغ الأول:

أنهم يقولون نحن ما عبدناهم إلا ليقربونا إلى الله ومقصودهم أنهم لا يصلون إلى ما يحبه الله ويرضاه إلا بواسطة هؤلاء الذين يزعمون فيهم الولاية فيلجئون إليهم ويقربون لهم القرابين ومن ذلكم استغاثتهم بهم فيما لا يقدر عليه إلا الله في حياتهم وبعد مماتهم كما سيأتي مفصلا إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ٣.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۱۸.

هذا هو المسوغ الأول عندهم وإبطاله فيما تضمنته آية الزمر هذه وذلك من ثلاثة أوجه:

### الوجه الأول:

تسمية الله هذا الصنيع من المشركين عبادة. والعبادة هي حق الله وحده لا يشاركه فيها ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا عبد صالح من الإنس والجن.كما تقدم في أول الكتاب.

### الوجه الثاني:

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف: ٥ - ٦.

لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزًّا ﴿ كَالَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴾ (١).

فمن عُبد وهو راضٍ أو داعٍ إياهم إلىٰ عبادته فهو معهم يوم القيامة وإن تبرأ منهم.

ومن عُبد دون رضاه وتبرأ في الحياة الدنيا فهو بريء منهم.

وبهذا يمكن القول بأن المعبودين من دون الله ثلاثة أصناف:

أحدها: الجمادات من أحجار وأشجار، فهذه غير مكلفة، ولا يتوَّجه إليها فيما يظهر لي خطاب يوم القيامة، لماذا عبدوكم؟.

الثاني: مَن كان بريئًا من عبادة القوم في الدنيا من الملائكة، والنبيين، وصالحي عباد الله من جنَّ وإنس.

الثالث: من عُبِدَ وهو راضٍ بعبادتهم، أو دعاهم إليها.

فكِلا الفريقين يتبرأ من معبوديه يوم القيامة، لكن الأول بَرِيءٌ منهم في الدنيا والآخرة.

والثاني كافر؛ فلو كان بريثًا ما دعاهم إلى عبادته ورَضِي بها.

فهم يوم القيامة يختلفون.

وهناك معنىٰ آخر: أن الحكم يوم القيامة بين الأنبياء وأممهم الذين ردُّوا دعوتهم ولم يستجيبوا لهم.

الوجه الثالث:

تسجيل الكفر عليهم وأن هذا هو الذي حرمهم من الهداية ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي

<sup>(</sup>١) سورة مريم: ٨١ - ٨٢.

مَنْ هُوَكَندِبٌ كَفَارٌ ﴾ والسؤال أية هداية نفاها الله عنهم ؟.

والجواب: هي هداية التوفيق والقبول. لما سبق في علمه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أنهم جند إبليس وحزب الشيطان استحوذ عليهم فغلبت عليهم الشُقوة رضوا به متبوعًا لهم وتركوا الرسل عليهم الصلاة والسلام ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذَذِبُ كَانَاتُ ﴾ (١).

### المسوغ الثاني:

احتجاجهم بأنهم شفعاء لهم عند الله يعني وسائط، والمعنى أنهم يقولون نحن لدينا من الذنوب الكثيرة والكبيرة فلا نتوجه إلى الله مباشرة لا بد من واسطة بيننا وبينه حتى يقبلنا وهذا ما تضمنت إبطاله آية يونس هذه كما تضمنت إبطاله آية الزمر.



(١) سورة الزمر: ٣.

### يقول المؤلف:

• وَالشَّفَاعَةُ شَفَاعَتَانِ: شَفَاعَةٌ مَنْفِيَّةٌ، وَشَفَاعَةٌ مُثْبَتَةٌ.

فَالشَّفَاعَةُ الْمَنْفِيَّةُ: مَا كَانَتْ تُطلَبُ مِنْ غَيْرِ اللهِ فِيهَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَا اللهُ. إِلَا اللهُ.

وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوۤا أَنفِعُواْمِمَّا رَدَفْنَكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْقِى يَوْمٌ لَّا بَنِيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ثَنَّ ﴾ (() وَالشَّفَاعَةُ الْمُثْبَّةُ: هِيَ الَّتِي تُطلَّبُ مِنَ اللهِ، وَالشَّافِعُ مُكْرَمٌ بِالشَّفَاعَةِ، وَالْمَشْفُوعُ لَهُ: مَنْ رَضِيَ اللهُ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الْإِذْن، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَن ذَا ٱلّذِي يَشْفَهُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ \* ﴾ (().

## \*الشنزح:

الكلام في الشفاعة يتضمن مسائل عدة.

المسألة الأولى: في معنى الشفاعة، ليعلم كل مسلم ومسلمة أن الشفاعة لها معان ثلاثة: لغوي وعرفي وشرعى.

فالشفاعة في اللغة من الشفع ضد الوتر وهو العدد الزوجي كاثنين وأربعة وستة وثمانية فيصير انضمام الواحد للآخر شفعا فالشافع يصير شفعًا بانضمامه إلى المشفوع فيه وأما معناها العرفي فهو سؤال الخير للغير مثال ذلكم: شخص معسر عليه دين فجاء إلى رجل يثق به ويطمئن إليه فطلب منه أن يشفع له عند

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٥٥.

الدائن بتخفيض الدين أو تطويل الأجل فهذا الواسطة شافع وهو سائل الخير عند الدائن للمدين.

وأما معنى الشفاعة في الشرع: فهو سؤال عبدٍ رضي الله قوله وعمله ربه مغفرة ذنوب بعض المجرمين.

المسألة الثانية: في أقسام الشفاعة كما دل عليها القرآن والسنة المتواترة الصحيحة فالشفاعة كما ذكر المؤلف شفاعتان إحداهما ما تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله. وهذه هي الشفاعة المنفية سميت منفية لأن القرآن نفاها واستدل المصنف رَحمَهُ الله على هذه الشفاعة المنفية بآية البقرة:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِثَا رَزَقَنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَالْحَانِكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَالْحَفِرُونَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ (١٠).

الشاهد من الآية (ولا شفاعة)، وليس هذا النفي مطلقا بل مقيدٌ، فلا شفاعة بغير إذن الله تعالى، وقد تضمنت الآية أمورا أخرى:

#### احدها:

أمر الله عباده بأن يستعدوا لذلك اليوم وهو يوم القيامة ومن الاستعداد له الإنفاق فيما يحبه الله ويرضاه سواء كان واجبًا كالنفقة على الأهل والعيال والزكاة أو مستحبًا كصدقة التطوع ووجوه الخير الأخرى لأن النفقة تدل على حسن المنفق ومحبته الخير قال على والصدقة برهان (1).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) جزه من حديث أخرجه مسلم (٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعري رَمِخَالِنَهُ عَنهُ.

الثاني:

الاستعداد لهذا اليوم بالإيهان والعمل الصالح وإلى هذا الإشارة بقوله: ﴿مِن فَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْمٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾.

فإذًا لا ينفع المرء في ذلكم اليوم إلا ما يقدمه عند الله عَزَقَجَلَّ من الأعمال الصالحة. وأجل الأعمال الصالحة بل أساسها وأصلها توحيد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. ثم سائر الطاعات من فرائض ونوافل. وكذلك الحذر من جميع النواهي ومجانبتها وأعظم ما نهى الله عنه الشرك به ثم بعد سائر المعاصي فمن لقي الله موحدا مطيعا مجانبا الشرك نال شفاعة محمد تَعَاقِي.

### الأمر الثالث:

أنه لا حظً لكافر في الشفاعة. الشفاعة المشروعة التي سيأتي الحديث عنها وإلى هذا الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَٱلْكَيْرُونَ هُمُ ٱلظّلِكُونَ ﴾ ظلموا أنفسهم في الدنيا بإضاعة دين الله الخالص الذي جاءت به النبيون والمرسلون فلقوا الله على غير توحيد فظلموا أنفسهم من هذا الوجه. وأما الشفاعة المثبتة فهي التي تطلب من الله لأنها حقه وملكه قال تعالى ﴿قُل لِتَهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ (١).

وسميت مثبتة لأن الله أثبتها في كتابه وأثبتها رسوله ﷺ وصح بها النقل عنه.

المسألة الثالثة: في أقسام الناس في الشفاعة. اعلموا أيها المسلمون أن مذاهب الناس في الشفاعة ثلاثة:

#### أحدما:

أهل الخرافة من غلاة المتصوفة وهؤلاء يثبتون الشفاعة لمن يزعمون فيه

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ٤٤.

الولاية إثباتا مطلقا. فيسألونهم إياها أحياء وأمواتا وهذه الشفاعة الشركية سألوها من غير الله عَزَقِجَلَّ ولا يملكها إلا هو.

### الثاني:

نفاة الشفاعة من الجهمية والمعتزلة والخوارج. فإنهم ينفون الشفاعة في أهل الكبائر من المؤمنين لأن من لقي الله على كبيرة كان خالدًا مخلدًا في النار عندهم ومن حججهم قوله تعالى: ﴿فَالنَّفَهُمْ شَفَعَةُ ٱلثَّنْفِينَ ﴾(١).

والجواب عن هذه الشبهة: أن هذه الآية جاءت في سياق ما أخبر الله به عن المشركين يوم القيامة. وكذلك يرد حجتهم هذه ويبطلها ما سيأتي من القرآن والسنة.

### القسم الثالث:

أهل السنة فهؤلاء يثبتون الشفاعة في أهل الكبائر من المؤمنين يوم القيامة بشرطين: أحدهما: إذن الله للشافع قال تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ اللهُ بِإِذْنِهِ وَ المعنى لا أحد يملك الشفاعة عند الله عَزَقَجَلَّ إلا بإذنه فمن أذن له شفع ومن لم يأذن له لم يشفع.

الشرط الثاني: رضاه عن المشفوع فيه. والله لا يرضى إلا عن أهل التوحيد. ويجمع هذين الشرطين قوله تعالى: ﴿ وَكُم مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُعْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللهُ لِمِن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴾ (٣) والدليل على أن الله لا يرضى إلا عن أهل

<sup>(</sup>١) سورة المدثر: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: ٣٦.

التوحيد أحاديث كثيرة منها ما أخرجه البخاري وغيره (١) عن أبي هريرة رَضِّكَاللهُ عَنهُ قال: قلت: يا رسول الله من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ فقال: القد ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أول منك لها رأيت من حرصك على الحديث أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصا من قبل نفسه.

ومنها قوله ﷺ: «لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وإن اختبأت دعوي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئاه (٢).

وإن قال قائل ما الحكمة من الشفاعة؟.

فالجواب كها ذكر المصنف: هي رحمة بالمشفوع فيه وتكريم للشافع.



(١) البخاري (٩٩)، وأحمد (٨٨٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٠٤)، ومسلم (١٩٩). من حديث أبي هريرة رَبِّوَاللَّهُ عَنْهُ. واللفظ لمسلم.

يقول المؤلف:

الْقَاعِدَةُ الثَّالِثَةُ:

أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ ظَهَرَ عَلَىٰ أَنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ النَّمْسَ مَنْ يَعْبُدُ النَّمْسَ وَالْقَمَرَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْقَمَرَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَلَمْ يُفَرُقْ بَيْنَهُمْ

وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَدْئِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَالدَّلِيلُ: ﴿ وَقَدْئِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَالدَّلِيلُ عَلَيْهُ ﴾ (١).

# #الشترح:

أقول هذه القاعدة تتضمن:

أولا: بيان حال الناس حين بعث النبي على إليهم وهذه الحال أنهم متفرقون في عباداتهم فمنهم من يعبد الملائكة ومنهم من يعبد النبيين ومنهم من يعبد الشمس والقمر إلى غير ذلك.

ثانيا: بم أمر الله نبيه على نحو هؤلاء المشركين؟.

والجواب أن الله أمره بقتالهم جميعا ولم يفرق بينهم لأن عباداتهم شرك مع الله والشرك وإن اختلفت وجهته فهو كفر بالله كما يقال الكفر ملة واحدة. فراكب الكفر كافر وراكب الشرك مشرك ودليل ذلكم هذه الآية ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لاَ تَكُونَ فِتَانَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ يلَّهُ ﴾ هذه آية الأنفال [٣٩]. وآية البقرة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال (٣٩).

نحوها ﴿ وَقَنْلِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾ (١) فقد أمر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نبيه ﷺ والمؤمنين بقتال الكفار على اختلاف معبوداتهم الشركية وإن كان بعضهم يعبد الله ويعبد غيره بل جلهم يعبدون الله ويعبدون غيره.

وثانيا هذا القتال له غاية، ما غايته التي ينتهي إليها ؟.

غايته أولا: ذهاب الشرك حتى لا تكون فتنة فسمى الشرك فتنة لما فيه من التنازع والتباغض.

والثاني: إخلاص الدين لله ولا يقبل الله تعالى عبادة خالطها شرك.



(١) سورة البقرة: ١٩٣.

يقول شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب ﴿ اللَّهُ اللَّ

وَدَلِيلُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْ مَايَنتِهِ النَّهُ وَالنَّهَارُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْفَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِللَّهِ مَا اللَّهُ مَن وَلَا لِلْفَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّيَةِ مَن اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلْ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللِّهُ اللللِّ الْمُنْ الْمُل

# # الشترح:

المصنف رَجِمَهُ اللّهُ أتى بدليل كلّ معبود ذكره على حِدة؛ حتى يكون المسلم الذي شرح الله صدره للإسلام على بينة، هذا وجه .

ووجه آخر: سدُّ الطريق علىٰ من يسوِّغ الشركيات الموجودة الآن في بعض الأقطار بأنها ليست شركيات وإنما هي توسلات.

فيُقال له: هذا الذي سلكته أنتَ من اعتقادك في الشمس والقمر أو الملائكة أو الأنبياء، أو غيرهم من صالحي عباد الله بدعوى أنهم يملكون النفع والضر، وتجعلهم وسائط بينك وبين الله؛ هذا من جنس شرك قريش ومن دان دينها حين بُعِثَ إليهم رسول الله ﷺ.

بدأ المصنف رَحْمَهُ الله بردُ عبادة القوم الشمس والقمر، والذي يظهر لي أنهم التخذوهما إلهين لِمَا يرون من عِظمهما؛ فالشمس سلطان النهار وضياؤه، والقمر

<sup>(</sup>۱) سورة فصلت: ۳۷.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ٨٠.

سلطان الليل وضياؤه.

ومضى أن المشركين الذين بعث فيهم رسول الله على متفرقون في دياناتهم وها هو الشيخ رَحِمَهُ اللَّهُ يذكر ما يدلل على ما أسلفه وقد ضمنه شيئين:

الأول: ذكر المعبود بالباطل من دون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

والثاني: ذكر الدليل على اتخاذ المشركين هذا المعبود المعين.

فأية فصلت وهي أولى أيات الباب تتضمن شيئين بل ثلاثة:

الأول:

ما قصده المصنف رَجْمَهُ اللهُ من إقامة الدليل على أن من معبودات المشركين الشمس والقمر. والحامل لهم على اتخاذ هذين معبودين مع الله أو دونه، ما يرونه من عظمتهما. ومن ذلكم أن الشمس سلطان النهار وضياؤه والقمر سلطان الليل وضياؤه فذكر هنا أن مما يوجب وحدانيته وأن العبادة هي حقه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لا شركة فيها لأحد: ﴿ النَّهِ لَ وَالنَّهَ مَا وُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ يعني من الآيات الدالة على استحقاق الله عَزَّة جَلَّ العبادة وحده دون سواه.

الثاني: نهي القوم عن السجود للشمس والقمر والمراد بالسجود عبادتهما وعبر به لأنه أعظم أركان الصلاة وأشرفها.

وهذا يفيد فائدة أخرى: وهي نهي المسلم عن التشبه بالكفار.

وإيضاح ذلكم ما أخرجه مسلم (١) عن عقبة بن عامر رَضِوَالِلَهُ عَنهُ قال: اثلاث ساعات كان رسول الله ﷺ ينهانا أن نُصَلي فيهن أو أن نقبر فيهن موتانا حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس

(1)(171).

وحين تضيف الشمس للغروب حتى تغرب.

وفي حديث عمرو بن عبسة السلمي رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أنه قال: قلت: يا رسول الله أي الليل أسمع؟ قال: قصل صلاة الصبح ثم أقصر عن الصلاة حتى تطلع الشمس حتى ترتفع فإنها تطلع حين تطلع بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار ثم صل فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى يستقل الظل بالرمح ثم أقصر عن الصلاة فإن حينئذ تسجر جهنم فإذا أقبل الفيء فصل فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى تصلي العصر ثم أقصر عن الصلاة حتى تغرب الشمس فإنها تغرب بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار الها.

الثالث: ﴿ وَاسْجُدُواْ بِلِّهِ الَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِنّا وَمَدُوكَ ﴾ والمعنى إن كنتم صادقين في زعمكم عبادة الله فلا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا له سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وهذا تنبيه إلى أن المشركين الذين بعث فيهم رسول الله عَلَىٰ كانت لهم عبادات فكانوا يحجون ويعتمرون وينذرون ويعتقون ويتصدقون ويصومون عاشوراء فلم يقبلها الله منهم، لماذا ؟ لأن هذه العبادات خالطها الشرك: ﴿ إِن حَنْتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُوكَ ﴾ وبهذا يعلم أن من يذبع لغير الله أو ينذر لغير الله أو يستغيث بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله ويتقرب لأهل القبور بقربات شتى كالذبع والنذر يستفاد من ذلك أنه غير مسلم وإن صلى وصام وحج وزعم أنه مسلم فيقال على سبيل العموم هذا مشرك لأن الشارع دل على أن صنيعه شرك من جنس شرك قريش حين بعث إليهم محمد على .

<sup>(</sup>١) جزه من حديث طويل أخرجه مسلم (٨٣٢).

#### الدليل الثاني:

آية آل عمران استدل بها المصنف رَحَمُهُ اللّهُ على أن من معبودات المشركين الملائكة ﴿ وَلا يَا مُرَكُمُ أَن تَشَخِذُوا لَلْلَهُ كُهُ وَالنّبِيتِينَ أَرْبَاباً ﴾ وهذه جاءت في سياق كامل تتضمن أن من آتاه الله الحكم والكتاب والنبوة لا يدعو إلى عبادة غير الله سواء كان المعبود ملكا أو نبيًا أو غير ذلك لأنه لو فعل ذلك لخرج عن رفعة المقام التي نالها من الله عَزَق بَلّ ويمكن أن يقال عبادة غير الله طاغوت. لأنه من الطغيان هو مجاوزة العبد حده في عبادة غير الله أو طاعة أي متبوع في غير طاعة الله ورسوله. وأما المعبودون من دون الله فقسمان: قسم بريء من هذه العبادة التي ألصقها به المشركون وهؤلاء صالحو عباد الله من الملائكة والنبيين وصالحي الجن والإنس.

والقسم الثاني: من رضي بعبادة نفسه من دون الله أو دعا الناس إلى ذلك فهذا طاغوت وعبادته طاغوت. فمعنى ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَّخِنُوا لِلْلَتَهِكَةَ وَالنَّبِيَّـِينَ أَرْبَابًا ﴾ يعني معبودين من دون الله عَزَّةِجَلً.



#### قال المؤلف:

وَدَلِيلُ الْأَنْبِيَاءِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ ءَأَنتَ فَدَلِيلُ الْأَنْبِيَاءِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ ءَأَنتَ فَلَتَ لِلنَّاسِ الْقَيْدُونِ وَأَنِي إِلَنْهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الْآيَةُ.

## الشنرح:

هذه آية المائدة، والسياق كاملًا: ﴿وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اللّهَ وَفِي اللّهَ وَفِي اللّهِ قَالَ اللّهُ عَلَيْكُ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُم تَعَلَمُ مَا فِي نَقْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَقْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ (١) إلى آخر الآية.

بعدها. وهذا يتضمن أمورا عدة:

#### الأمرالأمر:

فيها ذمُّ لعبدة المسيح وأمه – عليهما الصلاة والسلام – مِن النصارى، وهذا الذمُّ والتوبيخ كما هو ظاهر الآية يُظهره الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يوم القيامة تبكيتًا لهؤلاء، يسألُ المسيح ﷺ بما تضمنته آية المائدة هذه:

وإن قال قائل: وما دخلنا نحن بهؤلاء النصاري؟.

والجواب: أن كلَّ ما ذمَّ الله عليه أهل الكتاب فهو متوجِّه إلينا إن نحن سلكنا مسلكهم؛ فيقع السالكون من هذه الأمة في عبادة النبي على ودعائه من دون الله

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ١١٦.

وسؤاله تفريج الكرب، أو قصدهم آل بيته أو غيرهم من الصالحين؛ هذا يُشبه تمامًا صنيع أهل الكتاب مع أنبيائهم.

ولهذا قال على كما في الحديث الصحيح: «لا تطروني كما أطرت النصارى المسيح ابن مريم؛ إنها أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله»(١).

فأهلُ الكتاب قسمٌ فرَّطوا في أنبيائهم وأضاعوهم، كما صنعت اليهود مع عيسى وأمه - عليهما الصلاة والسلام - ؛ بل وقتلوا كثيرًا من الأنبياء، وأجمعوا قتل المسيح عَلَيْهُ، ولكن الله نجَّاه منهم، فمكر بهم وألقى شبه عيسى على رجلٍ منهم فقتلوه، ورفع الله نبيه عيسى عَلَيْهُ إليه.

والطائفة الثانية: مَن غَلُوا في أنبيائهم حتى رفعوهم إلى مرتبة الألوهية، وهؤلاء هم النصارى، ولهم شبه من هذه الأمة؛ فإن الرافضة غلَوا في آل البيت لا سيما علي رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ وابناه الحسن والحسين، حتى عبدوهم من دون الله.

والنواصب ضيَّعوا آلَ البيت فسبُّوهم وشتموهم وآذوهم.

وأهل السنة - ولله الحمد - وَسَطَّ، يحبون آل البيت ويتولونهم ولا يرفعونهم فوق ما أنزلهم الله عَزَّقِبَلً ؛ لأنه قد استقرَّ عندهم - ولله الحمد - من الكتاب والسنة وإجماع الأئمة أنه لا غلو؛ فالدينُ وَسَطٌّ ليس فيه غلو، فالعبادة هي محض حتَّ الله عَزَّقِبَلً ، فلا يستحقها مَن دونه مهما كانت منزلته.

الأمرالثاني:

رد غلو النصارئ في المسيح وأمه عليهما الصلاة والسلام إذ عبدوهما من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٥) مختصرا، ووقع في هذه الرواية: **«فإنها أنا عبده»**، و(٦٨٣٠) ضمن حديث طويل.

دون الله.

الأمرالثالث:

توبيخ هؤلاء وفضحهم على رؤوس الملإ.

الأمر الرابع:

أن المسيح وأمه عليهما الصلاة والسلام برآء من ذلك ولهذا قال الله عَزَّوَجَلَّ فِي آخر السياق ﴿ هَلَا يُومُ يَنفَعُ الصَّلِاقِينَ صِدْقُهُم ۗ ﴾ (١).

#### الأمرالخامس:

الدليل على أن تثليث النصارى هو في عبادة المسيح وأمه مع الله عَرَّهَ عَلَى فمن ذكر أن تثليث النصارى في الأب والابن وروح القدس هذا مخطئ ولم يصب فالذي دل عليه القرآن هذا هو، هذا هو تثليث النصارى.



(١) سورة المائدة: ١١٩.

#### قال المؤلف:

وَدَلِيلُ الصَّالِحِينَ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِنَّ لَا لَيْ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا ﴾ (١) الْآيَةُ.

# الشنوح:

أقول: هذا هو المعبود الرابع عند المشركين وهو صالحو عباد الله من الجن والإنس وهذه الآية فيها قولان يعني في الصالحين الذين استدل المصنف على أن المشركين عبدوهم.

أحدهما: العموم وأن الصالحين هؤلاء كل صالح من الجن والإنس مثل عزير وعيسىٰ ومريم وغيرهم.

والقول الثاني: أن المراد بالصالحين طائفة من الجن عبدهم المشركون وليس بين القولين تعارض ولا منافاة فالآية عامة لكن الثاني أقوى يوضحه ما جاء في سبب نزول الآية عن ابن مسعود رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ قال: (نزلت في نفر من العرب كانوا يعبدون نفرًا من الجن فأسلم الجنيون، والإنس الذين كانوا يعبدونهم لا يشعرون)(٢).

#### فمضمون الآية إذا:

#### أولا:

الثناء على الذين اتخذهم المشركون من الصالحين آلهة بتبرئة الله إياهم، ورفع

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٧١٥)، ومسلم (٣٠٣٠). واللفظ له.

ذكرهم ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ فالذي يبتغي إلى ربه الوسيلة لا يدعي الشركة مع الله لأنه يُنافس في الصالحات فرائض ونوافل. ثانيًا:

من موجبات ثناء الله عليهم الجمع بين الخوف والرجاء ﴿وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ وهكذا كل مؤمن ديدنه الجمع بين الخوف والرجاء فالرجاء يُطمِع في رحمة الله من عصى والخوف يردع عن مغاضب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ومساخطه.

ولهذا يقول بعض المهوسين والجهلة: التقوى في القلب!.

كلَّما نُصِحَ نصيحةً، قال: التقوى في القلب!.

ونحن نقول: التقوى في القلب؛ لكن تظهر آثار استقامة القلب على اللسان والجوارح.

وقوله: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَنْدُورًا ﴾ تعليل لما قبلها من جمع هؤلاء الصالحين بين الخوف والرجاء فبان بهذا أن اتخاذ قبور من عرفوا بالصلاح والتقوى والسنة آلهة هو من البهتان والظلم والزور.



# وَدَلِيلُ الْأَشْجَارِ وَالْأَحْجَارِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ أَوَرَءَ يَثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# الشنوح:

هذا هو المعبود الخامس من المعبودات التي اتخذها المشركون وهذا المعبود هو الأحجار و الأشجار، ووجه مطابقة الآية للمسألة أن هذه المسميات هي أصنام من حجارة زعم المشركون أنها مشتقة من أسماء الله أو أنهم هم اشتقوها من أسماء الله فقالوا: مناة من المنان.

واللات فيها قراءتان قراءة التشديد<sup>(۲)</sup> وقراءة التخفيف فاللات اسم رجل بين مكة والطائف على طريق الحاج يلت لهم السويق ويطعمهم، يعني يعجن ويطعمهم إياه. وبالتخفيف اسم للصخرة اللات اسم للصخرة التي كان يعجن عليها السويق لأنه ليس عنده إناء يسع ما يعده للضيوف فلما مات عكف المشركون على قبره أو على هذه الصخرة. واللات: عندهم مشتق من الإله.

والعزى قالوا: من العزيز قالوا هذه العزى أشجار يعكف عندها المشركون ويعبدونها ويتقربون إليها، وجاء في السيرة لما فتح رسول الله على مكة بعث خالد ابن الوليد إلى نخلة وكانت بها العزى فأتاها خالد بن الوليد وكانت على تلال السمرات فقطع السمرات وهدم البيت الذي كان عليها ثم أتى النبي على فأخبره فقال: ارجع فإنك لم تصنع شيئًا فرجع خالد فلما نظرت إليه السدنة وهم حجابها

<sup>(</sup>١) سورة النجم: ١٩ - ٢٠.

<sup>(</sup>٢) وهي قراءة شاذة، انظر: المحتسب لابن جني (٢/ ٢٩٤).

أمعنوا في الجبل وهم يقولون: يا عزى خبليه يا عزى عوريه وإلا فموتي بِزَعْمٍ! قال: فأتاها خالد فإذا امرأة عريانة ناشرة شعرها تحثو التراب على رأسها فعممها بالسيف حتى قتلها ثم رجع إلى النبي على فأخبره قال: تلك العزى (١١).

وسياق الآيات بدأه الله بالتوبيخ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّنَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ النَّالِثَةَ اللَّائِيَةَ وَالمعنىٰ: أخبروني ماذا تصنع؟ ما الذي سوغ عبادتها؟ وختم السياق أيضا بتوبيخ ﴿ إِنْ هِمَ إِلَّا أَسْمَآءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ يَهَا مِن سُلْطَانٍ ﴾ (٢).

فكل ما اتخذ قديما وحديثا مع الله عَزَّقِجَلَّ فِليس له دليل يسوغ عبادته لا من قريب ولا من بعيد لا من كتاب الله ولا سنة رسوله ولا قول عالم ملة على التوحيد والسنة.



(١) أخرجه النسائي في الكبرى (١١٥٤٧)، وأبو يعلى (٩٠٢). وفي إسناده الوليد بن جميع منهم من ضعفه ومنهم من وثقه قال الحافظ في التقريب: صدوق يهم. وله شاهد عند ابن أبي شيبة (٣٧٧٨٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: ٢٣.

وَحَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ إِلَىٰ حُنَيْنٍ وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدِ بِكُفْرٍ، وَلِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ، إِلَىٰ حُنَيْنٍ وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدِ بِكُفْرٍ، وَلِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ، يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا وَيَنُوطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالَ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ. يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا وَيَنُوطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالَ لَهَا: ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ ... الحَدِيثُ (۱).

## الشكرح:

الأنواط: جمع نَوط والنوط تعليق شيء على شيء فمعنى ينوطون بها أسلحتهم: يعلقونها بها لطلب البركة منها زعمًا أنها تملك ذلك.

فالمشركون من شركياتهم يعمدون إلى بعض الأشجار من سدر أو غيرها فيعلقون بها أسلحتهم تبركًا، ويعتقدون أن السلاح المعلق بهذه الشجرة المقصودة ينال قوة فلا يخطيء من يرمي به العدو، إلى غير ذلك من الاعتقادات.

#### والتبرك قسمان:

أحدهما: اعتقاد القاصد أن هذا المتبرَّك به يملك البركة؛ فهو الذي يعطيها ويمنعها؛ فهذا شركٌ أكبر في الربوبية والعبادة.

#### وإيضاحه:

كونه في الربوبية: لأنه اعتقد متصرفًا مع الله؛ فالبركة من الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۱۸۰)، وأحمد (۲۱۸۹۷)، وأبو يعلى (۱٤٤١)، وابن أبي عاصم في السنة (۷٦)، وابن حبان (۲۷۰۲)، والطبراني في «الكبير» (ج٣/ رقم ٣٢٩٢). وقال الترمذي: حديث حسنٌ صحيح. وصححه الألباني في ظلال الجنة ص (٣١).

ومن حيث أنه شركٌ في العبادة: فلأن المتبرِّك يتذلَّلُ له ويخضعُ له ويخشعُ له. الثاني من أقسام التبرك:

اعتقاد المتبرِّك أن هذا المقصود سببٌ فقط والبركة من الله؛ فهذا محرَّم، وهو من وسائل الشرك الأكبر، ولهذا يعدُّه العلماء في الشرك الأصغر.

#### وهاهنا أمور:

#### الأمر الأول:

في قول الشيخ رَحِمَهُ أللّهُ (الحديث..) المعنىٰ أكمل الحديث وتمامه أن رسول الله على قال: «الله أكبر إنها السنن قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسىٰ ﴿أَجْعَل لَنَا ٓ إِلَهَا كَمَا لَمُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنّكُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ (١) فبضميمة الحديث بعضه إلى بعض نستفيد عدة فوائد منها:

#### أولا:

أن اتخاذ مُتَبرَّكِ به مع الله تعالىٰ، مع اعتقاد أنه يملك البركة هذا شرك أكبر فهو شرك في الربوبية من وجه وفي الألوهية من وجه آخر. فكونه شركًا في الربوبية لاعتقاد أنه متصرف مع الله وكونه شركًا في الألوهية بالتعلق به وإنزال الحاجة به والتقرب إليه.

#### الفائدة الثانية:

أن هؤ لاء القوم رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ هم من الحدثاء وليسوا من السابقين الأولين وهذا صريح عبارة أبي واقد رَضِيَ اللهُ عَنْهُ «ونحن حدثاء عهد بكفر» فهم من مسلمة الفتح

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٣٨.

خرجوا مع النبي ﷺ لغزو ثقيف وهوازن.

#### الضائدة الثالثة والرابعة:

أن هؤلاء القوم رَضَّالِلَهُ عَنْهُمْ مقرون بالرسالة ولهذا قالوا يا رسول الله هذا وجه والثاني أنهم انزجروا فلم يفعلوا وحاشاهم فلو فعلوا ذلك لكفروا وبهذا يرد على شبهة من قال كيف تكفروننا في اتخاذ ما نتخذ من العكوف عند القبور والتقرب إليها، والنبي على لم يكفر حدثاء العهد فالجواب أنهم لم يفعلوا ذلك ولو فعلوا لكفروا ولكنهم بقي فيهم لقرب إسلامهم شيء من الرواسب رواسب الجاهلية فاقتلعه النبي على بهذه الزواجر «الله أكبر إنها السنن» إلى آخره..

#### الفائدة الخامسة:

إظهار شدة النكير والزجر على من أظهر خلاف دين الإسلام بقوله وهذا صريح عبارة النبي على وفي هذا رد على من يدعون المخالفات البدعية في الدين عامة وفي العقيدة خاصة بحجة المصلحة واجتماع الكلمة فالقوم كانوا في حال حرب خارجين إلى حرب مع النبي على وهم يشكلون سدس المعسكر أو خمس المعسكر ومع هذا زجرهم النبي على طلبهم ذلك «اجعل لنا ذات أنواط».

#### الفائدة السادسة:

أن مجرد الاسم لا يغير الحقيقة وإيضاحه في المقارنة بين الكلمتين فلننظر: أصحاب محمد على ورضي عنهم نادوه باسم الرسالة يا رسول الله وأصحاب موسى على نادوه باسمه في غاية من سوء الأدب قالوا يا موسى.

#### ثانیا:

أصحاب محمد على قالوا: «اجعل لنا ذات أنواط» وأصحاب موسى على قالوا:

﴿ أَجْعَلَ لَّنَا ٓ إِلَاهًا كُمَّا لَهُمُّ ءَالِهَ أَنَّ ﴾ و مع هذا شبه النبي ﷺ المقالة بالمقالة وزجر.

#### الفائدة السابعة:

الخطر على من قال: إنا فهمنا التوحيد ولا داعي لكثرة المدارسة في العقيدة فقد يقع في أمور من الشرك لا يتفطن لها.

#### الفائدة الثامنة:

هذه القصة علم من أعلام نبوته على «لتتبعن سنن من كان قبلكم» يعني طرق ومسالك السابقين من اليهود والنصارى ومن فارس والروم ولهذا يقولون أول من أحدث عبادة القبور في الإسلام الرافضة أخذوها عن اليهود.



#### يقول المؤلف:

الْقَاعِدَةُ الرَّابِعَةُ:

أَنَّ مُشْرِكِي زَمَانِنَا أَغْلَظُ شِرْكًا مِنَ الْأَوَّلِينَ؛ لِأَنَّ الْأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ فِي الرَّخَاءِ، وَيُخْلِصُونَ فِي الشِّدَّةِ، وَمُشْرِكِي زَمَانِنَا شِرْكُهُمْ دَائِمٌ فِي الرَّخَاءِ وَالشِّدَّةِ!!

وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّذِينَ فَلَمَّا بَعَنَا لَهُ اللَّهِ اللهُ أَعْلَمُ، لَهُ اللَّذِينَ فَلَمَّا بَعَنَا لَهُ أَعْلَمُ، وَصَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ مُحْمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

#### الشكرح:

#### وهذه القاعدة تتضمن أولا:

مقارنة بين شرك المعاصرين وشرك القدامي. وبسط هذه المقارنة سيأتي بعد إن شاء الله.

#### ثانیا:

الدليل على أن المشركين يشركون في الرخاء لا في الشدة، فآية العنكبوت هذه صريحة الدلالة على ذلك. فإذا ركبوا في الفلك يعني السفينة دعوا الله مخلصين له الدين حين يرون الأمواج المتلاطمة من آثار الرياح العاتية يجأرون بالدعاء الخالص لله عَرَّقَجَلَّ يسألونه النجاة فإذا نالوا النجاة وخرجوا إلى البرية وأمنوا أشركوا.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: ٦٥.

ومما حكاه النبهاني في كتابه «جامع كرامات الأولياء»(١) في كرامات محمد بن علي بن محمَّد صاحب مرباط: «أنَّ خادمه بإفريقيا سافر سفرًا طويلًا فبلغ أهله أنَّه قد مات، فتعبوا وأتوا إلى الأستاذ، فأطرق ساعة، وقال: لم يمُت بإفريقيا، فقيل له: قد جاء الخبر بموته، فقال: إني اطَّلعت على أهل الجنَّة! فلم أجده فيها! ولن يدخل فقيري - يعنى تلميذي - النَّار! ثم جاء الخبر بحياته!» اهـ.

ومن خلال كتب الشيخ رَجِمَهُ ٱللَّهُ وواقع الناس يظهر أن مشركي زماننا أغلظ في الشرك من القدامي من ثلاثة أوجه:

#### الوجه الأول:

ما ذكره الشيخ هنا رَحِمَهُ اللَّهُ من كون المشركين الأولين يخلصون الدعاء لله في الشدة ويشركون في الرخاء وأما مشركو زماننا فيشركون في الرخاء والشدة.

#### الثاني:

أن المشركين الأولين يدعون مع الله صالحين من عباده إما ملائكة وإما أنبياء وإما غيرهم من صالحي عباد الله من الجن والإنس أو يدعون أحجارًا وأشجارًا غير مكلفة ومشركو زماننا يدعون مع الله من اشتهروا بالفسق والفجور كالزنا والسكر وغير ذلك من عظائم الآثام.

#### الوجه الثالث:

أن المشركين الأولين شركهم كان في الألوهية كما مضى من إقرار المشركين بالربوبية وذكرت هناك الأدلة عليه وأما مشركو زماننا فشركهم في

<sup>(</sup>١) (١/ ١٧٣ - الكتب العلمية - ط الأولى).

الربوبية والألوهية معا وعلىٰ رأسهم اليوم علي الجفري.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

تم ما فتح الله به علينا من شرح هذه القواعد النافعة الماتعة المباركة، وحسبي ولا أدعي الكمال أني اجتهدت في بيان ما تضمنته مضيفا خلال الشرح ما تيسر لي من أدلة النصوص، والله أسأل أن ينفع به أهل الإسلام وأن يجعله ثقيلا في موازين أعمالنا يوم نلقاه.

وتم الفراغ منه ظهر الخميس الثاني عشر من شهر شوال عام ثلاثة وثلاثين وأربعمائة وألف من الهجرة المباركة.

وكان ذلكم في المدينة النبوية وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



# فهرس المحتويات

| ٥   | مقدمة الشارح                                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ٧   | خمس دعوات دعا بها المصنف للمخاطب والقارئ:                             |
| ٧   | الدعوة الأولىٰ: تولي الله له في الدنيا والآخرة                        |
| ٧   | الدعوة الثانية: جعله مباركًا أينما كان                                |
| ٧   | الدعوة الثالثة: الشكر على العطاء                                      |
| ٨   | الشكر يتحقق للعبد بثلاثة أمور:                                        |
| ٨   | حديث نبوي يقسم الناس أربعة أقسام من حيث الغني والفقر والشكر والصبر:   |
| ٩   | الدعوة الرابعة: الصبر عند البلاء                                      |
| ٩   | الدعوة الخامسة: الاستغفار حال الذنب                                   |
| في  | ذكر آيات قرآنية وأحاديث نبوية في الأمر بالشكر والحض على الصبر وما جاء |
| ٩   | فضلهما وثوابهما:                                                      |
| 1   | ذكر آيات قرآنية وأحاديث نبوية في الحث على الاستغفار والتوبة:          |
| ١.  | سر تسمية الخصال الثلاث عنوان السعادة                                  |
| ياء | استعمال المصنف أسلوب التشويق في الخطاب لتهييج المخاطب على الإصغ       |
| ١,  | والقبول                                                               |
| ډة  | دعاء المصنف للمخاطب بإرشاد الله له وذلك بالمن عليه بالهدايتين: الدلاا |

| ۱۲ | والتوفيق                                                                                  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲ | المؤمن تجتمع فيه الهدايتان بخلاف الكافر والمنافق                                          |
| ۱۳ | من أساليب التشويق الإجمال قبل البيان                                                      |
| ۱۳ | تفسير الحنيف لغة وشرعًا                                                                   |
| ۱۳ | ثناء الله عَزَّوَجَلَّ على خليله إبراهيم عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ بوصفه بالحنيفية |
| ١٤ | أمر الله عَزَّفَجَلَّ نبيِّه باتباع ملة إبراهيم الملة الحنيفية                            |
| ١٤ | التنبيه علىٰ أمرين:                                                                       |
| هي | الأمر الأول: الدين الذي اختاره الله لعباده وبعث بها رسله هو الحنيفية، و،                  |
|    | الإسلام الذي لا يقبل الله دينًا سواه                                                      |
| من | الأمر الثاني: بطلان الدعوة التي ترفع بها جماعة الإخوان المسلمين عقيرتها                   |
|    | أن الديانات السماوية ثلاث: الإسلام واليهودية والنصرانية                                   |
| ١  | الحكمة من خلق الجن والإنس هي عبادة الله عَزَّوَجَلَّ                                      |
| ١  | تعريف الطاعة لغة وشرعًا:                                                                  |
|    | أصل الدين وأساسه أمران                                                                    |
| 11 | بيان المصنف قبح الشرك من عدة أوجه:                                                        |
| 11 | الوجه الأول: تشبيه العبادة بالطهارة والشرك بالحدث، والكل مفسد لما خالطه /                 |
|    | الوجه الثاني: العبادة لا تسمىٰ عبادة إلا بالتوحيد                                         |
|    | الوجه الثالث: إحباط الشرك للعمل                                                           |
|    | الوجه الرابع: عدم مغفرة الشرك لمن مات عليه                                                |
|    | لأهل العلم في حكم من مات على الشرك الأصغر قو لان:                                         |

| شيئة، فلا يغفر لمن مات              | القول الأول: يدخل في الوعيد ولا يدخل تحت الم                                                       |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨                                  | عليهعليه                                                                                           |
| ١٨                                  | يفرق بين الشرك الأكبر والأصغر بشيئين                                                               |
| ١٩                                  | القول الثاني: الشرك الأصغر داخل تحت المشيئة                                                        |
| ١٩                                  | حجة هذا القول                                                                                      |
| إن شاء عذبه وإن شاء غفر             | من لقي الله بالكبائر دون الكفر والشرك في مشيئة الله                                                |
| ١٩                                  | ئه                                                                                                 |
| Y•                                  | الوجه الخامس: تشبيه الشرك بالشبكة وهي المصيدة                                                      |
| Y •                                 | عسر التخلص من الشرك يرجع إلى أمرين:                                                                |
| ۲۰                                  | الأول: تقليد الماضين من الأسلاف                                                                    |
| ۲۰                                  | الثاني: علماء السوء الذين ينشئون الناس على الشرك.                                                  |
| لسَّلَامُ في قوله تعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ | الحكمة في توجيه الله عَزَّوَجَلَّ الخطاب لنبيه عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱ                             |
| يَنَ مِنَ ٱلْحَنْسِرِينَ ۗ ٢١       | أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُو |
| ﴾ يتضمن أمرين:                      | قول الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ      |
| ۲۲                                  | الأمر الأول: عدم مغفرة الشرك بالله لمن مات عليه                                                    |
| وغيرها من مات عليها هو              | الأمر الثاني: ما دون الشرك والكفر من كبائر الذنوب                                                  |
| ۲۲                                  | تحت المشيئة                                                                                        |
| YY                                  | تعريف القاعدة لغة                                                                                  |
| ۲۳                                  | مراد المصنف بالقواعد في هذه الرسالة                                                                |
| ۲٤                                  | شرح القاعدة الأولىٰ:                                                                               |

| ناعدة لأمرين:                                                                           | تضمن الة      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ل: إقرار المشركين الذين بعث إليهم رسول الله بتوحيد الربوبية ٢٤                          | الأمر الأو    |
| ي: قتال الرسول ﷺ لهؤلاء المشركين واستحلاله دماءهم ٢٤                                    | الأمر الثان   |
| ربوبية لم يكن بين الرسل وأممهم فيه نزاع، إنما النزاع في توحيد                           | توحيد الو     |
| ٣٤                                                                                      | الألوهية.     |
| ركوا من قبلهم من الكفار في إنكار توحيد الألوهية                                         | قريش شا       |
| لى بعض الجماعات الدعوية تفسيرهم لكلمة التوحيد بتوحيد الربوبية،                          | الإنكار عإ    |
| سروها بالحاكمية                                                                         | وآخرين ف      |
| ازم الباطلة التي تلزم من تفسير كلمة التوحيد بتوحيد الربوبية: ٢٥                         | بعض اللو      |
| ة التوحيد بتوحيد الحاكمية تفسير محدث لا أصل له                                          | تفسير كلم     |
| ل أن النزاع بين الرسل وأممهم كان في توحيد الألوهية                                      | الدليل على    |
| ث: ذكر الدليل على أن المشركين مقرون بتوحيد الربوبية ولم يدخلهم                          | الأمر الثال   |
| إسلام                                                                                   | ذلك في الإ    |
| مدة الثانية:                                                                            | شرح القاء     |
| اعدة مسوِّغين يزعم المشركون أنهما حجة لهم في اتخاذ آلهة مع الله                         | تضمن الق      |
| YA                                                                                      | عَنَّوَجَلَّ: |
| أول: أنهم يقولون: ما عبدناهم ودعوناهم إلا ليقربونا إلى الله ٢٨                          | المسوغ الأ    |
| المسوغ من ثلاثة أوجه:                                                                   | إبطال هذا     |
| ل: تسمية الله عَزَّوَجَلَّ هذا الصنيع من المشركين عبادة                                 | الوجه الأوا   |
| ي: الوعيد الشديد والتهديد القوي بقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَحَكُّمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ | الوجه الثانر  |

| ۲۹                                                                   | فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾                                                    |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹                                                                   | براءة المعبودين من العابدين يوم القيامة                                  |
| ٣٠                                                                   | المعبودون من دون الله ثلاثة أصناف                                        |
| ٣٠                                                                   | ذكر معنىٰ آخر للآية                                                      |
| هو الذي حرمهم الهداية ٣٠                                             | الوجه الثالث: تسجيل الكفر عليهم وأن الله                                 |
| والقبول                                                              | الهداية المنفية عن الكفار هي هداية التوفيق                               |
| عند الله                                                             | المسوغ الثاني: احتجاجهم بأنهم شفعاء لهم                                  |
| ٣٢                                                                   | الكلام في الشفاعة:                                                       |
| ٣٢                                                                   | المسألة الأولىٰ: معنىٰ الشفاعة:                                          |
| ٣٢                                                                   | الشفاعة لغة                                                              |
| ٣٢                                                                   | الشفاعة عرفًا                                                            |
| ٣٣                                                                   | الشفاعة شرعًا                                                            |
| ٣٣                                                                   | المسألة الثانية: في أقسام الشفاعة:                                       |
| ير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله ٣٣                                | إحداهما: شفاعة منفية، وهي ما تطلب من غ                                   |
| يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَكُم مِّن | شرح دليل المصنف على هذه الشفاعة: ﴿                                       |
| ﴾ الآية                                                              | قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ |
|                                                                      | ذكر أمور أخرىٰ تضمنتها الآية:                                            |
| ليامة بالإنفاق فيما يحبه ويرضاه٣٣                                    | الأمر الأول: أمر الله العباد بأن يستعدوا ليوم الة                        |
| والعمل الصالح ٣٤                                                     | الأمر الثاني: الاستعداد ليوم القيامة بالإيمان                            |
| ٣٤                                                                   | الأمر الثالث: لا حظ لكافر في الشفاعة                                     |

| الثانية: الشفاعة المثبتة                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| المسألة الثالثة: أقسام الناس في الشفاعة ثلاثة: ٣٤                               |
| أحدها: أهل الخرافة من غلاة المتصوفة أهل الشفاعة الشركية                         |
| الثاني: نفاة الشفاعة من الجهمية والمعتزلة والخوارج ٣٥                           |
| ذكر حجة من حججهم والرد عليهم                                                    |
| الثالث: أهل السنة المثبتون للشفاعة في أهل الكبائر من المؤمنين بشرطين: . ٣٥      |
| الأول: إذن الله للشافع                                                          |
| الثاني: رضا الله عن المشفوع فيه                                                 |
| ذكر بعض الأدلة على الشرطين                                                      |
| الحكمة من الشفاعة                                                               |
| شرح القاعدة الثالثة:                                                            |
| بيان ما تتضمنه القاعدة:                                                         |
| أُولًا: حال الناس حين بعث النبيِّ ﷺ أنهم كانوا متفرقين في عباداتهم ٣٧           |
| الثاني: أمر الله عَرَّفَجَلَّ نبيَّه ﷺ بقتال جميع المشركين على اختلاف معبوداتهم |
| الشركية ٣٧                                                                      |
| الغاية التي ينتهي عندها قتال المشركين                                           |
| شرح أدلة القاعدة:                                                               |
| الفائدة من ذكر المصنف أدلة كل نوع من المعبودات على حدة ٣٩                       |
| شرح الدليل الأول: دليل الشمس والقمر في آية فصلت ٣٩                              |
| ذكر سبب اتخاذ المشركين الشمس والقمر آلهة من دون الله ٣٩                         |

| ٤٠     | آية فصلت تضمنت ثلاثة أشياء:                                                                |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠     | الأول: إقامة الدليل على أن من معبودات المشركين الشمس والقمر                                |
| ٤ ٠    | الثاني: النهي عن السجود للشمس والقمر                                                       |
| ٤ ٠    | فائدة: نهي المسلم عن التشبه بالكفار                                                        |
| ٤١     | الثالث: الأمر بالسجود لله الذي خلق الشمس والقمر                                            |
| ىج     | التنبيه علىٰ أن المشركين الذين بعث فيهم رسول الله كان لهم عبادات من الـ                    |
| ٤١     | والصدقة والصوم وغيرها                                                                      |
| افر    | من ذبح أو نذر لغير الله أو استغاث بغير الله أو تقرب لغير الله بشيء هو ك                    |
| ٤١     | مشرك وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم                                                            |
| ٤٢     | شرح الدليل الثاني: دليل الملائكة في آية آل عمران                                           |
| ٤٢     | دلالة الآية علىٰ أن من معبودات المشركين الملائكة                                           |
| ٤٢     | من آتاه الله الكتاب والحكم والنبوة لا يدعو إلى عبادة غير الله                              |
| ٤٢     | عبادة غير الله طاغوت                                                                       |
| ٤٢     | المعبودون من دون الله قسمان:                                                               |
| ٤٢     | قسم بريء من هذه العبادة                                                                    |
| ٤٢     | قسم رضي بعبادة نفسه من دون الله                                                            |
| ٤٣     | شرح الدليل الثالث: دليل الأنبياء في آية المائدة                                            |
| ٤٢     | بيان ما تضمنته الآية:                                                                      |
| ٤٢     | الأمر الأول: ذم الله عَزَّوَجَلَّ لعبدة المسيح وأمه                                        |
| إيَّاه | الحكمة من سؤال الله يوم القيامة عيسىٰ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ عن عبادة النصارىٰ إ |

| وأمه وأمه                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| كل ما ذم الله به أهل الكتاب فهو متوجه إلينا إن نحن سلكنا مسلكهم ٢٣               |
| قسم من أهل الكتاب فرطوا في أنبيائهم وأضاعوهم وهم اليهود ٤٤                       |
| قسم آخر غلوا في أنبيائهم حتى رفعوهم إلى مرتبة الألوهية وهم النصاري ٤٤            |
| الرافضة مع أهل البيت كالنصاري مع المسيح، والنواصب مع أهل البيت                   |
| كاليهود مع المسيح                                                                |
| أهل السنة وسط يحبون أهل البيت ويتولونهم ولا يغلون فيهم ولا يجفونهم. ٤٤           |
| الأمر الثاني: رد غلو النصاري في المسيح وأمه عليهما السلام ٤٤                     |
| الأمر الثالث: توبيخ هؤلاء وفضحهم على رؤوس الملإ                                  |
| الأمر الرابع: براءة المسح وأمه عليهما السلام مما ادعته فيهم النصاري ٥٥           |
| الأمر الخامس: تثليث النصاري إنما هو في عبادة المسيح وأمه مع الله عَزَّوَجَلَّ ٤٥ |
| شرح الدليل الرابع: دليل الصالحين في آية الإسراء                                  |
| في المراد بالمدعوين في الآية قولان:                                              |
| القول الأول: كل صالح من الجن والإنس مثل عزير وعيسى ومريم وغيرهم ٤٦               |
| القول الثاني: طائفة من الجن عبدهم المشركون                                       |
| ليس بين القولين تعارض، لكن القول الثاني أقوىٰ                                    |
| مضمون الآية:                                                                     |
| أُولًا: الثناء على الذين اتخذهم المشركون آلهة من الصالحين بتبرئة الله إياهم ٢٦   |
| ثانيًا: من موجبات الثناء عليهم جمعهم بين الخوف والرجاء                           |
| الرد علىٰ مقولة من إذا نصح نصيحة، قال: التقويٰ في القلب                          |

| ٤٧                               | اتخاذ قبور الصالحين آلهة من البهتان والزور               |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------|
| عار في آيتي النجم                | شرح الدليل الخامس: دليل الأشجار والأحج                   |
| ٤٨                               | بيان وجه مطابقة الآيتين للمسألة                          |
| ٤٨                               | معنیٰ مناة                                               |
| ٤٨                               | معنيٰ اللات                                              |
|                                  | معنىٰ العزىٰمعنىٰ العزىٰ                                 |
|                                  | توبيخ الله عَزَّهَجَلَّ عباد اللات والعزىٰ ومناة         |
|                                  | َ<br>كل ما اتخذ معبودًا مع الله عَزَّقِجَلَّ فليس له دلي |
|                                  | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
| ٥٠                               | معنىٰ الأنواطمعنىٰ الأنواط                               |
| حتهم زعمًا أن السلاح المعلق ينال | تبرك المشركين ببعض الأشجار بتعليق أسلم                   |
|                                  | قوة من الشجرة                                            |
| o *                              | التبرك قسمان:                                            |
|                                  | الأول: اعتقاد القاصد أن هذ االمتبرك به يم                |
| ٥٠                               | شرك أكبر                                                 |
| ٥٠                               | ۔<br>إيضاح كونه شركًا أكبر                               |
|                                  | الثاني: اعتقاد المتبرك أن هذا المتبرك به سبب             |
|                                  | أصغرأصغر                                                 |
|                                  | ر<br>ذكر أمور :د                                         |
|                                  | ر<br>الأول: ذكر تمام الحديث                              |

| ٥١        | ذكر ما يستفاد منه:ذكر ما يستفاد منه:                                     |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٥١        | أولًا: اتخاذ متبرك به مع الله تعالىٰ، مع اعتقاد أنه يملك البركة شرك أكبر |
| ٥١        | ثانيًا: الذين سألوا النبيِّ ﷺ هم من مسلمة الفتح                          |
| ٥٢        | ثالثًا: أن هؤلاء السائلين مقرون بالرسالة                                 |
| ٥٢        | رابعًا: لم يكفروا لأنهم لم يفعلوا                                        |
| ٥٢        | الرد على من تعلق بهذه القصة من الخرافيين                                 |
| نوله . ٥٢ | خامسًا: إظهار شدة النكير والزجر على من أظهر خلاف دين الإسلام بة          |
| دعوة ٥٢   | الرد علىٰ من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بحجة مصلحة ال           |
| ٥٢        | سادسًا: مجرد الاسم لا يغير الحقيقة                                       |
| ٥٢        | بيان هذه القاعدة من الحديث:                                              |
| ٥٣        | سابعًا: الخطر على من قال: فهمنا التوحيد، ولا داعي لكثرة المدارسة.        |
| ۰۳        | ثامنًا: القصة علم من أعلام النبوة                                        |
| ٥٤        | شرح القاعدة الرابعة:                                                     |
| ٥٤        | بيان ما تضمنته القاعدة:                                                  |
| ٥٤        | أولًا: مقارنة شرك المعاصرين بشرك القداميٰ                                |
| في الرخاء | ثانيًا: آية العنكبوت صريحة في كون المشركين الأولين يشركون أ              |
|           | ويخلصون في الشدة                                                         |
|           | من كرامات محمد بن علي بن محمد صاحب مرباط أنه يطلع على أ                  |
| ٥٤        | وأن مريديه لا يدخلون النار                                               |
| ٥٥        | مشركو زماننا أغلظ شركًا من المشركين الأولين من ثلاثة أوجه:               |

| صون في الشدة، والمتأخرون  | الأول: المشركون الأولون يشركون في الرخاء ويخل      |
|---------------------------|----------------------------------------------------|
| 00                        | يشركون في الرخاء والشدة                            |
| لمتأخرون يدعون مع الله من | الثاني: الأولون يدعون مع الله صالحين أو جمادًا، وا |
| 00                        | اشتهروا بالفسق والفجور                             |
| ة، والمتأخرون شركهم في    | الثالث: المشركون الأولون شركهم في الألوهي          |
| 00                        | الربوبية والألوهية                                 |
| ۲٥                        | الخاتمة                                            |
| ٥٧                        | فه سر المحته بات                                   |









# دَارُالِمُنِيَراثِ النَّبُويِ لِلنَّيْثُ وِالنَّوْرِثِي

الصِّوْرَالِبَحِرِيِّ الْمِحَمَّدَيَّةِ وَالْجُزَارِّ الْعَاصِمَةِ الْجُوَّالَّ: 554250098 (00213) تِلْفَاكِسِّ: 26936739 (00213) البَرِيْدِ الْمِلِكِدَرُفِيِّ: dar. mirath @ g mail. com